
Progetto di Ricerca per il Dottorato Nazionale in Peace Studies 

XXXXI Ciclo 

Curriculum 2 – Identità, Memorie, Religioni e Pace 

Candidato: Massimo Mammarella 

 

Titolo del Progetto:  

Luoghi e simboli ortodossi in Kosovo: identità, memoria e percorsi di pace 

Tema di ricerca, domande e obiettivi 
La condivisione dei luoghi religiosi nei Balcani rappresenta un fenomeno storico-

antropologico nato dall’interazione tra le comunità etno-religiose, in un contesto segnato da 

mobilità, trasformazioni politiche e stratificazioni religiose. Questi spazi riflettono 

dinamiche di coabitazione, appropriazione o esclusione, costituendo chiavi di lettura per 

comprendere i processi identitari, geopolitici ed i percorsi di pace nel contesto post-

jugoslavo. 

Il Kosovo è un territorio carico di valenze simboliche: culla della spiritualità ortodossa serba 

con i suoi antichi monasteri, ma anche teatro del trauma identitario legato alla sconfitta di 

Kosovo Polje (1389) contro gli Ottomani, evento mitizzato come fondamento del martirio 

collettivo e della difesa cristiana dall’Islam, riattualizzato da Slobodan Milošević (1987) a 

fini nazionalistici, rafforzando il legame tra spazio sacro, identità e conflitto. 

Il progetto si colloca all’incrocio tra antropologia, studi post-jugoslavi e geografia politica 

del patrimonio culturale, analizzando le pratiche, memorie e rappresentazioni che legano 

spazio sacro e identità collettiva. Mi concentrerò sui monasteri serbi del Kosovo come centri 

spirituali e simbolici per fedeli e comunità serbe delle enclavi, luoghi emblematici, alcuni 

sotto tutela UNESCO, luoghi di condivisione o di tensione. Il ruolo aggregativo e le 

condizioni di conservazione dopo il conflitto del ‘98–‘99 e il «Pogrom di Marzo» (2004) 

sollevano questioni cruciali sul futuro del Kosovo come stato indipendente multietnico e 

sulle possibilità di riconciliazione e pace tra comunità. Il potere simbolico della Chiesa 

Ortodossa Serba e la gestione del patrimonio culturale saranno oggetto di studio, inteso sia 



come veicolo di dialogo sia come fattore di conflitto, in relazione ai processi di 

appropriazione e legittimazione identitaria. 

Un tema centrale è la distruzione dei luoghi religiosi come trauma identitario e la 

ricostruzione come riaffermazione culturale e spirituale serba, ma anche come possibile 

apertura verso percorsi di pace e convivenza. Seguendo Ien Ang (2011), il patrimonio 

culturale è interpretato come dispositivo di nazionalizzazione simbolica che rafforza 

sentimenti di appartenenza, ma alimenta anche contrapposizioni. Intendo perciò esaminare 

in che modo i processi di conservazione, condivisione o esclusione del patrimonio religioso 

influenzino le dinamiche identitarie e politiche. 

La domanda di partenza è: quale importanza riveste il Kosovo nell'identità nazionale serba 

e per la Chiesa ortodossa serba? Da qui altri quesiti: come vengono percepiti i luoghi e i 

simboli ortodossi dalle comunità del Kosovo e che ruolo hanno nella costruzione dell'identità 

e della memoria? Nell’ottica di convivenza, quali sono le prospettive di pace o di conflitto 

attorno all'idea di un patrimonio culturale condiviso o esclusivo in un Kosovo indipendente? 

Metodologia e fonti 

Sarà adottato un approccio qualitativo etnografico, basato sull’osservazione partecipante 

durante rituali e pellegrinaggi presso i monasteri serbo-ortodossi del Kosovo, rituali che non 

solo rievocano miti, suscitano emozioni e rafforzano l’autorità politica, ma si configurano 

come forma specifica di pratica spaziale (Chidester e Linenthal 1995), oltre a comprendere 

le dinamiche quotidiane nelle enclavi. Dialogherò con membri delle comunità locali, del 

clero, pellegrini, esuli, e sarà effettuata un’analisi documentaria e comparativa di fonti 

storiche, testi religiosi, materiali dagli archivi di pertinenza della Chiesa Ortodossa di 

Belgrado, dell’Eparchia di Ras-Prizren, dai monasteri e dagli archivi statali in Serbia. La 

ricerca d’archivio aiuterà a capire i rapporti tra luoghi ortodossi e istituzioni, anche in ottica 

di riconoscimento reciproco, il ruolo nel conflitto, nella ricostruzione e nel dialogo con e tra 

le comunità, oltre a tracciare la presenza mista di fedeli nel periodo prebellico. Sarà realizzata 

una mappatura GIS dei luoghi sacri, con dati storici e sul loro stato di conservazione, oltre 

ai siti distrutti o abbandonati. Infine, saranno prodotti contenuti di digital storytelling 

(StoryMaps) per documentare le esperienze sul campo con materiali multimediali. 



Stato dell’arte 

A partire da Frederick Hasluck (1929) si studia la sovrapposizione del potere Ottomano sulle 

persistenze cristiane in Anatolia e Balcani, che egli definisce «santuari ambigui rivendicati 

o frequentati da entrambe le religioni». È la premessa su cui Robert Hayden (2002) 

costruisce il modello della «tolleranza antagonista», secondo cui la condivisione dei luoghi 

religiosi sottintende dinamiche di competizione tra i gruppi presenti, e dove la tolleranza è 

il risultato di un'incompiuta egemonia da parte di uno dei gruppi, piuttosto che una vera 

accettazione dell’altro. Secondo Barkan e Barkey (2015) i luoghi sacri riflettono conflitti 

identitari analoghi a quelli etnici, razziali o territoriali, piuttosto che rappresentare tensioni 

esclusivamente religiose. I casi-studio da loro esaminati, tra cui il Kosovo, mostrano come 

la religione sia un potente marcatore identitario e come i luoghi religiosi, fortemente 

influenzati dalla politica, svolgano un ruolo cruciale nelle dinamiche tra gruppi etno-

religiosi. 

La ricerca accademica si è quindi concentrata nell'analisi del «Mito del Kosovo» per lo 

sviluppo delle narrazioni nazionaliste serbe (Saggau 2019), mettendo in evidenza il ruolo 

storico della Chiesa ortodossa, l’importanza dei santi guerrieri serbi, attraverso il concetto 

di «antemurale», ovvero la difesa dell’Europa cristiana. Tuttavia oggi emergono elementi di 

contatto attorno a luoghi e simboli religiosi, nonostante la tensione politica. È possibile 

rivelare le sopravvivenze nelle pratiche di coabitazione degli spazi dal periodo ante-guerra, 

così come raccontate da studiosi e viaggiatori del '900. L'antropologo Ger Duijzings (2000), 

visitando due monasteri ortodossi nel '91, a ridosso della guerra, nota un'importante presenza 

della comunità rom, sia ortodossa che musulmana, oltre ai musulmani albanesi, descrivendo 

però un'atmosfera tesa ed un clima di sospetto nei suoi confronti.  

Nonostante le ferite della guerra, i credenti riescono a superare i confini tracciati dal 

conflitto, nonché le barriere delle proprie fedi per pregare in luoghi non abituali e 

appartenenti ad altre comunità, o chiedere intercessione o guarigione a santi e reliquie di fedi 

diverse. Queste pratiche sincretiche, molto evidenti in alcuni luoghi dell'area balcanica, 

configurano in Kosovo una realtà ancora inesplorata in ambito accademico, offuscata 

dall'irrisolta questione politica ma ricca di potenzialità per percorsi di riconciliazione e pace. 

Dopo il conflitto del ‘98-‘99 i luoghi religiosi divengono simboli identitari e poli di 

mobilitazione politica e culturale. Un approccio politico all’analisi dei concetti di spazio e 

luogo permette di cogliere le dinamiche di quel potere che è caratteristica degli spazi 



contestati, rivelando quali discorsi e quali pratiche permettono ai gruppi di affermarvi la 

propria prerogativa (Knott 2010).  

Originalità e contenuto innovativo 

La ricerca, partendo dall’analisi storica, analizza la costruzione delle identità delle comunità 

serbe del Kosovo, ponendo al centro lo spazio religioso e la materialità della pratica religiosa. 

Indagando casi sul campo, metterà in luce le ambivalenze dello spazio sacro nel produrre 

relazioni di esclusione o di mediazione, e il ruolo culturale e politico dell’istituzione religiosa 

che di questi spazi afferma la titolarità. Il progetto contribuirà al dibattito sul ruolo del 

patrimonio religioso nei processi di ricostruzione e di sviluppo di una società multietnica e 

della convivenza transcomunitaria, esplorando il potenziale dei luoghi religiosi come spazi 

di pace e mediazione. 

Dare centralità al «religioscape» dell’ortodossia serba, inteso come «distribuzione negli 

spazi e nel tempo delle manifestazioni fisiche di specifiche tradizioni religiose e delle 

popolazioni che le realizzano» (Hayden 2013), consente di indagare nella storia e nella 

memoria delle comunità dell’area. Attraverso un approccio transcalare ai luoghi, si 

osservano tipologie differenti di insediamento per le comunità serbe: città multireligiose o 

divise, comuni e villaggi mono o pluri-identitari, aree rurali. Tra questi, i luoghi religiosi 

condivisi o misti rappresentano dei punti nevralgici per comprendere la complessità delle 

interazioni tra gruppi etno-religiosi. 

Pertinenza del progetto con gli obiettivi del dottorato 

Il progetto si inserisce nel quadro formativo del dottorato, affrontando in modo 

interdisciplinare le dinamiche di conflitto e pace, con un focus sul Kosovo come spazio di 

tensione, memoria e riconciliazione. Indagando i luoghi religiosi ortodossi serbi, simboli 

centrali dell’identità e dell’appartenenza etno-religiosa, il progetto contribuisce all’analisi di 

quei luoghi di contesa o condivisione dove convergono diversità culturali, religiose e sociali, 

uno degli assi formativi centrali del corso. La Chiesa Ortodossa Serba è analizzata non solo 

come istituzione religiosa, ma come attore politico e simbolico, attraverso cui il progetto 

esplora le forme di mediazione, riconciliazione o esclusione nei processi post-bellici, 

rispondendo alla necessità, esplicitata nel bando, di comprendere le interazioni tra tradizione 

e innovazione in un’ottica di lunga durata. 



L’approccio etnografico, la ricerca d’archivio, l’uso di strumenti digitali e una riflessione 

teorica aggiornata rispondono agli obiettivi scientifici e metodologici del dottorato, fornendo 

strumenti di lettura complessi con approccio transcalare per ambienti antropici in 

trasformazione. Inoltre, l’indagine contribuisce direttamente alla comprensione dei modelli 

di convivenza, coabitazione o conflitto tra comunità, integrandosi nel quadro della 

costruzione della pace e della gestione delle differenze. Infine, la ricerca ha una chiara 

valenza applicativa e sociale: pone attenzione alla ricostruzione post-bellica, alla gestione 

del patrimonio culturale condiviso, e alle prospettive di una società multietnica, elementi in 

linea con l’impatto che il dottorato intende avere sulla società e sulla realtà politica e 

geografica contemporanea. 

Risultati attesi e sostenibilità temporale del progetto 
nel triennio 
La conoscenza della lingua serba e le esperienze maturate con le comunità durante la tesi 

magistrale, faciliteranno la ricerca e la consultazione degli archivi, rendendo coerente e 

realizzabile il calendario di lavoro sul campo. 

Le visite in Kosovo seguiranno le principali celebrazioni religiose e saranno suddivise per 

aree geografiche. Nel primo anno mi recherò a novembre nella parte occidentale (Metochia) 

per la celebrazione di Stefan Dečanski presso il monastero di Visoki Dečani. Visiterò inoltre 

il Monastero del Patriarcato di Peć, il Monastero di Budisavci e l’enclave di Goraždevac, 

mentre a Pasqua sarò nell’area sud-orientale (Pomoravlje), celebrando il Venerdì Santo nel 

monastero di Draganac e visitando le comunità di Gnjilane e di Parteš. A Giugno per la 

ricorrenza di Vidovdan (anniversario della battaglia di Kosovo Polje) mi recherò al 

monastero di Gračanica, e poi a nord della città divisa di Mitrovica (area a maggioranza 

serba). Nel primo semestre del secondo anno consulterò le fonti d’archivio sul patrimonio 

culturale religioso, sul tema dei rapporti interconfessionali e sui temi di conflitto e 

coabitazione attorno ai luoghi religiosi, presso gli archivi storici in Serbia, quelli 

dell’Eparchia e dei monasteri. Nel secondo semestre saranno visitati i rimanenti siti 

d’interesse in Metochia e nell’area di Štrpce. Il terzo anno sarà dedicato alla stesura della 

tesi e alla mappatura GIS.  

 



Riferimenti bibliografici 
 

Ang, Ien 

2011 Unsettling the National: Heritage and Diaspora. In Heritage, Memory & 

Identity, curato da Anheier, Helmut, e Yudhishthir R. Isar, 82-94, The Cultures and 

Globalization Series 4. London: SAGE Publications Ltd, 2011. 

https://doi.org/10.4135/9781446250839.n6. 

Assmann, Jan, e Rodney Livingstone (trad.) 

2006 Religion and Cultural Memory: Ten Studies. Stanford: Stanford University 

Press. 

Barkan, Elazar, and Barkey, Karen  

2015 Choreographies of Shared Sacred Sites: Religion and Conflict Resolution. New 

York: Columbia University Press.  

Božić Roberson, Agneza 

2007 The Role of Rhetoric in the Politicization of Ethnicity: Milošević and the 

Yugoslav Ethnopolitical Conlict. In Treatises and Documents 52: 268-284. 

Ljubljana: Institut za Narodnostna Vprasanja. 

Bowman, Glenn 

2012 Sharing the Sacra: The Politics and Pragmatics of Intercommunal Relations 

around Holy Places. New York: Berghahn Books.  

http://site.ebrary.com/id/10583761. 

Chidester, David and Linenthal, Edward T 

1995 American Sacred Space, Bloomington e Indianapolis: Indiana University Press. 

Duijzings, Ger 

2000 Religion and the Politics of Identity in Kosovo. London: C. Hurst. 

Falina, Maria  

2007 Svetosavlje: A Case Study in the Nationalization of Religion. In Schweizerische 

Zeitschrift Für Religions- Und Kulturgeschichte 101: 505-528. Academic Press. 

https://doi.org/10.5169/seals-130417 

Harvey, David C.  

2016 The history of heritage. In The Routledge research companion to heritage and 

identity. Routledge: 19-36. 

Hasluck, Frederick W.  

1929 Christianity and Islam under the Sultans. Oxford University Press. 

Hayden, Robert M.  

2002 Antagonistic Tolerance. Competitive Sharing of Religious Sites in South Asia 

and the Balkans. Current Anthropology, 43(2): 205-231. 

Hayden, Robert M., and Timothy D. Walker.  

https://doi.org/10.4135/9781446250839.n6
http://site.ebrary.com/id/10583761
https://doi.org/10.5169/seals-130417


2013 Intersecting Religioscapes: A Comparative Approach to Trajectories of Change, 

Scale, and Competitive Sharing of Religious Spaces. In Journal of the American 

Academy of Religion 81 (2): 399–426. 

Hilton Saggau, Emil    

          2019 Kosovo Crucified—Narratives in the Contemporary Serbian Orthodox 

Perception of Kosovo. In Religions, 10(10): 578-. Basel: MDPI AG 

https://doi.org/10.3390/rel10100578 

Judah, Tim  

2009 The Serbs: History, Myth and the Destruction of Yugoslavia. 3rd ed. New 

Haven: Yale University Press.  

https://doi.org/10.12987/9780300147841. 

Knott, Kim.  

2010 Religion, Space, and Place: The Spatial Turn in Research on Religion. In 

Religion and Society: Advances in Research vol. 1 (1): 29–43. Berghahn Books. 

https://doi.org/10.3167/arrs.2010.010103. 

Kuburić, Zorica 

2014 Serbian Orthodox Church in Kosovo and Metohija: Between Past and Future. 

In Journal of Philosophy vol. 6 (2): 137–46. Sofia: The Institute of Philosophy and 

Sociology at the Bulgarian Academy of Sciences  

Malcolm, Noel 

1999. Kosovo: A Short History. New York: HarperPerennial. 

Meyer, Birgit, e Marleen de Witte  

2013 Heritage and the Sacred: Introduction. Material Religion 9 (3): 274–80. 

https://doi.org/10.2752/175183413X13730330868870. 

Perica, Vjekoslav 

  2004 Balkan Idols: Religion and Nationalism in Yugoslav States. Oxford: Oxford 

University Press. 

Vukomanović, Milan 

2011 The Serbian Orthodox Church: between Traditionalism and Fundamentalism. 

In Fundamentalism in the Modern World: Fundamentalism, Politics and History: 

The State, Globalisation and Political Ideologies, Volume 1, curato da Ulrika 

Mårtensson, Jennifer Bailey, Priscilla Ringrose e Asbjørn Dyrendal, 148-170. 

London: I.B.Tauris. 

 

https://doi.org/10.3390/rel10100578
https://doi.org/10.12987/9780300147841
https://doi.org/10.3167/arrs.2010.010103

