
BANDO AGGIUNTIVO DI CONCORSO PER L’AMMISSIONE AI CORSI DI DOTTORATO DI RICERCA E AI CORSI DI DOTTORATO DI 
RICERCA DI INTERESSE NAZIONALE – ANNO ACCADEMICO 2025/2026 – 41° CICLO 

Riflessi postcoloniali nello spazio museale contemporaneo: dialoghi, pratiche relazionali e 
restituzione culturale nel caso del Polo culturale “Cultures and Mission” tra Kenya e Italia 

Abstract  

Il progetto di ricerca indaga il ruolo dei musei etnografici missionari nella costruzione delle identità e 
delle memorie collettive in contesti postcoloniali, a partire dallo studio della collezione keniana 
conservata presso il Cultures and Mission (CAM) di Torino. Attraverso un approccio etnografico 
partecipativo e multi-situato, il lavoro coinvolge attivamente le comunità di origine degli oggetti, 
promuovendo pratiche di restituzione simbolica, narrazioni condivise e processi decolonizzanti. 
L’obiettivo è interrogare criticamente le modalità con cui il patrimonio musealizzato contribuisce alla 
definizione dell’alterità e alla costruzione delle appartenenze religiose, culturali e storiche, in dialogo 
con le dinamiche di pace e riconciliazione. Il progetto si sviluppa infine nella realizzazione di una 
mostra bifocale tra Italia e Kenya, concepita come spazio di incontro e co-produzione interculturale, in 
linea con i principi della ricerca pubblica, responsabile e trasformativa. 
 
Keywords: etnografia, religioni, restituzione simbolica, identità, pace, metodologie partecipative, 
patrimonio culturale, studi postcoloniali, ricerca-azione.  

Stato dell’arte 

Negli ultimi decenni, gli studi antropologici e museologici hanno messo in discussione il ruolo 

tradizionale dei musei etnografici, evidenziandone le narrazioni di potere spesso influenzate da visioni 

cristallizzanti ed eurocentriche. 

 
Le teorie attualmente disponibili (Tab. 1) evidenziano la necessità di un aggiornamento, in 

particolare per quanto riguarda l'analisi del “rientro simbolico” degli oggetti e la partecipazione delle 

comunità di origine nelle narrazioni museali. L’integrazione di prospettive più recenti (Amselle, 2017; 

Lipset, 2016; Meloni & Dei, 2015), attraverso pratiche museali dialogiche che valorizzano le “voci” di 

oggetti e comunità, apre a un’antropologia critica del patrimonio culturale. I musei non sono solo 

depositari di oggetti, ma produttori attivi di narrazioni culturali (Bennett, 1995; Crane, 2000). Nel 

contesto specifico dei musei etnologici missionari in Italia, questo approccio si configura come una 

condizione essenziale per ristoricizzare gli oggetti esposti, analizzando i processi che ne hanno 

determinato la raccolta, la conservazione e la musealizzazione. Se da un lato si prospetta il rischio che 

il museo assuma la funzione di un’etero-cronia e un’eterotopia (Foucault, 2001), uno spazio 



 

caratterizzato dall’accumulo infinito di tempi «fuori dal tempo», questa ricerca si inserisce 

consapevolmente in una prospettiva critica, esplorandone a fondo le implicazioni attraverso l’ascolto 

delle storie e delle esperienze di chi vive, ha vissuto o vivrà il museo, con l’obiettivo di promuovere 

una riflessione sulle identità in dialogo e sulla costruzione di relazioni pacifiche e condivise. 

 

Obiettivi  

Il progetto sviluppa una riflessione innovativa sul ruolo del museo etnologico missionario 

nell’ambito delle rappresentazioni postcoloniali, scegliendo come caso studio la collezione keniana del 

Cultures and Mission (di seguito, CAM). La scelta dell’ambito di indagine nasce da un consolidato 

rapporto di collaborazione con il CAM da cui è emersa l’esigenza di rivedere scientificamente la 

narrazione e la conoscenza della propria collezione, assieme ad una volontà esplicita di avviare processi 

– seppur simbolici – di restituzione. La decisione è stata ulteriormente avvalorata da una ricognizione 

preliminare della letteratura che ha messo in luce la scarsità di studi qualitativi e comparativi sui musei 

missionari etnologici in Italia.  

Il museo contemporaneo può divenire uno spazio di dialogo postcoloniale e strumento di 

decolonizzazione, tramite pratiche partecipative, narrative e metodologie plurali? 

Gli obiettivi specifici riguarderanno: 

• l’analisi dei processi storici, simbolici e materiali che hanno caratterizzato il trasferimento, la 

musealizzazione e la fruizione degli oggetti dei gruppi Kikuyu, Meru, Samburu, mettendo in 

luce tensioni e relazioni di potere; 

• l’indagine, attraverso interviste, focus group, storytelling e tecniche di photo elicitation, delle 

interpretazioni interculturali e intergenerazionali contemporanee sugli oggetti da parte delle 

comunità di origine;  

• l’esplorazione di come questi manufatti possano favorire la costruzione di identità complesse, 

mettendo a confronto tradizione e modernità, individualità e appartenenza collettiva, 

riconoscimento culturale e memoria storica;  

• lo sviluppo e la proposta di una nuova metodologia partecipativa per la narrazione museale, che 

superi le rappresentazioni unilaterali e promuova una valorizzazione condivisa e dialogica del 

patrimonio culturale.  

Disegno della ricerca 

La ricerca sul campo si svolgerà presso il CAM di Torino e nelle comunità di origine in Kenya 

(Kikuyu, Meru, Samburu). Il disegno sperimentale prevede quattro fasi principali: 

1. Ricognizione e analisi archivistica: selezione di una varietà eterogenea di oggetti (strumenti 

magico-religiosi, ornamenti, utensili, strumenti musicali), per attivare risonanze culturali e 

narrazioni multiple tra le popolazioni coinvolte; analisi di fotografie, provenienti dall’archivio 



 

fotografico missionario e da nuove produzioni; studio dei documenti storici relativi ai percorsi 

missionari e alla musealizzazione degli oggetti; studio delle monografie missionarie e dei diari di 

viaggio conservati presso l’Archivio Generale dei Missionari della Consolata (Roma) per 

comprenderne linguaggio narrativo, metodologie, scelte stilistiche. 

2. Indagine etnografica in Kenya: interviste discorsive con membri delle comunità locali, 

osservazione partecipante, focus group e sessioni di photo elicitation. Le metodologie 

privilegeranno un approccio multi-situato, combinando metodi visuali, etnografici e archivistici, 

con particolare enfasi sulla co-produzione di conoscenza con le comunità e sulle narrazioni 

emergenti. 

3. Redazione della tesi di dottorato: centrata sull’etnografia come strumento di indagine e di scrittura 

critica, finalizzata alla costruzione di una nuova epistemologia del museo etnografico missionario. 

4. Restituzione e valorizzazione: i materiali raccolti saranno utilizzati, nell’ottica di una ricerca-

azione (Lewin, 1980), per progettare un’esposizione partecipativa bifocale in due sedi: in Kenya e 

al CAM. La scelta della sede espositiva in Kenya sarà effettuata in collaborazione con le comunità 

locali, per rispondere a specifiche esigenze e sensibilità culturali. La mostra sarà un dispositivo 

partecipativo, che connetterà comunità d’origine, pubblici museali e materiali raccolti, per 

promuovere forme di restituzione culturale più eque e dialogiche. L’esposizione rappresenterà 

anche la principale strategia di disseminazione e condivisione pubblica dei risultati della ricerca, 

con l’obiettivo di generare un impatto sociale tangibile. 

Cronoprogramma  

Il workplan (Tab. 2) si articola in: anno 1 – partecipazione ai corsi curriculari offerti dal dottorato 

come fase preliminare di approfondimento teorico e metodologico, a cui seguirà un lavoro di analisi 

archivistica presso la sede museale, finalizzato alla selezione del materiale che costituirà il nucleo dello 

studio; anno 2 – visiting period con etnografia in Kenya, nelle sedi missionarie individuate; anno 3 – 

analisi dati, scrittura della tesi di dottorato e progettazione esposizione museale. 

 
La ricerca richiede competenze anche in metodologie visuali per le quali sono necessarie attrezzature 

video-etnografiche come registratori, videocamere, fotocamere e dispositivi mobili personali che 

mettano in luce le soggettività degli sguardi sul mondo. Le collaborazioni già attive con il CAM e la 



 

presenza missionaria nelle comunità locali facilitano l’accesso ai materiali e ai territori. Il progetto è 

sostenuto positivamente dal direttore e dalla curatrice/antropologa del museo, che ne condividono gli 

obiettivi e ne riconoscono il valore culturale e scientifico. 

Criticità e azioni correttive  

Il progetto presenta potenziali criticità che, pur non compromettendone la fattibilità complessiva, 

richiedono strategie mirate. In primis, l’impossibilità di trasportare fisicamente i reperti museali nei 

contesti di ricerca sarà affrontata attraverso l’utilizzo di supporti visuali – fotografie in alta definizione, 

video, ricostruzioni digitali e installazioni espositive – capaci di restituire la complessità materiale e il 

valore simbolico degli oggetti. Qualora si presentassero le condizioni per la movimentazione di alcuni 

reperti, come già ipotizzato con il CAM, ciò rappresenterebbe un valore aggiunto significativo. In 

secondo luogo, l’insediamento del museo in strutture religiose, soggette a una sovraintendenza 

istituzionale e specifici vincoli normativi rende necessaria una mediazione tra esigenze scientifiche, 

istanze locali e direttive ecclesiastiche. In tal senso, è fondamentale una negoziazione attenta, già in 

atto, degli spazi decisionali e operativi, fondata sulla condivisione degli obiettivi progettuali con gli 

attori coinvolti. Infine, la scelta degli oggetti implica un atto interpretativo, che può introdurre forme di 

bias curatoriale e influenzare la narrazione museale. Per mitigare questo rischio, l’intero processo di 

selezione sarà concepito come dinamico, riflessivo e aperto al confronto, in costante dialogo con le 

comunità locali e le istituzioni partner.  

Nel complesso, la ricerca intende offrire un contributo alla riflessione sull’antropologia 

postcoloniale e sulla funzione sociale dei musei etnografici, proponendo un modello metodologico 

replicabile di restituzione simbolica e di dialogo interculturale fondato sul riconoscimento delle 

memorie, delle identità religiose e delle storie condivise. Il museo è qui inteso non solo come luogo di 

conservazione, ma come spazio critico di incontro, capace di promuovere processi di riconciliazione, 

comprensione reciproca e costruzione di pace. Attraverso la riattivazione narrativa degli oggetti, si 

intende far emergere le “voci” plurime di chi ne è stato portatore o custode, restituendo densità storica, 

spirituale e simbolica ai patrimoni culturali (Weiner, 2011). 

 

 



 

Bibliografia 

• AMSELLE, J. L. (2017). Il museo in scena: L’alterità culturale e la sua rappresentazione negli 

spazi espositivi (S. Marchesi, Trad.). Meltemi. (Opera originale pubblicata nel 2016). 

• APPADURAI, A. (2006). Introduction: Commodities and the Politics of Value. In id., a cura, 

The social life of things: Commodities in cultural perspective. Cambridge University Press (I 

ed. 1986). 

• BENNETT, T. (1995). The birth of the museum: History, theory, politics. Routledge. 

• CLIFFORD, J. (1988). The predicament of culture: Twentieth-century ethnography, literature, 

and art. Harvard University Press. 

• ID. (2000). I frutti puri impazziscono. Etnografia, letteratura e arte nel secolo XX, Torino, 

Bollati Boringhieri, Torino (ed. or. 1988). 

• CRANE, S. A. (2000). Museums and memory. Stanford University Press. 

• DEI, F. (2015). La densificazione delle cose: economie del dono e musei etnografici, in Paini 

A., Aria M. (a cura di). La densità delle cose. Oggetti ambasciatori tra Oceania e Europa, Pisa, 

Pacini Editore, pp. 41-59. 

• DEI, F., MELONI P., (2015). Antropologia della cultura materiale, Roma, Carocci Editore. 

• FABIAN, J. (1983). Time and the other: How anthropology makes its object. Columbia 

University Press. 

• FAVOLE, A. (2003). Appropriazione, incorporazione, restituzione dei resti umani: casi 

dall’Oceania, “Antropologia” n. 3, pp. 121-137. 

• FERRACUTI, S., LATTANZI, V. (2012). Corpi e musei: dilemmi etici e politiche relazionali, 

“Antropologia Museale”, XXXII-XXXIII, pp. 56-52. 

• FOUCAULT, M. (2001). Spazi altri. I luoghi delle eterotopie (S. Vaccaro, a cura di), 

Eterotopie, Mimesis, Milano-Udine 2011. 

• GIBSON, J. J. (1979). The Ecological Approach to Visual Perception, Houghton Mifflin, 

Boston.  

• GRASSO, E. (2019). Strade, sguardi, voci. Fondi fotografici inediti e memoria coloniale 

dall’archivio del Museo di Antropologia ed Etnografia dell’Università di Torino. 

Roots&Routes, a. IX, n. 29. 

• ID. (2021). Images and “Interesting Subjects” From the Colonies. Archive, Memory and the 

Construction of Otherness at the Museum of Anthropology and Ethnography of the University 

of Turin, Visual Ethnography, Vol. 10, II, 2021, pp. 14-30. 

• ID. (1997). Museum as Contact Zones, in J. Clifford (a cura di), Routes. Travel and Translation 

in the Late Twentieth Century, Cambridge MA and London, Harvard University Press, pp. 188-

219. 

• LEWIN, K. (1980). I conflitti sociali, Milano, Franco Angeli, (ed. or. 1946) 



 

• LISPET, D. (2016). Colonial and postcolonial museum collecting in Papua New Guinea, The 

Australian Journal of Anthropology, n. 27. 

• KOPYTOFF, I. (1986). The cultural biography of things: Commoditization as process. In 

Appadurai A. (Ed.), The social life of things: Commodities in cultural perspective (pp. 64–91). 

Cambridge University Press. 

• MANGIAPANE, G., GRASSO, E. (2019). Il patrimonio, i non detti e il silenzio: le storie del 

MAET, “Roots&Routes. Research on Visual Cultures”, IX/30. 

• MANGIAPANE, G., GRASSO, E. (2023). Il MAET fra decolonizzazione e accessibilità 

culturale, pp. 37-43, Nuova Museologia, n. 49. 

• PECCI, A. M., MANGIAPANE, G. (2010). Expographic Storytelling: The Museum of 

Anthropology and Ethnography of the University of Turin as a Field of Dialogic 

Representation. The International Journal of the Inclusive Museum, vol. 3(1), pp. 141-153 

• PENNACINI, C. (1999), Cenni sulle scienze dell’uomo a Torino a cavallo del secolo, in 

Pennacini, C. (a cura di), L’Africa in Piemonte tra ‘800 e ‘900, Torino, Regione Piemonte, pp. 

87-99. 

• ID. (2000), È possibile decolonizzare i musei etnografici. In: Remotti F. (a cura di), Memoria, 

terreni, musei. Contributi di antropologia, archeologia, geografia. Edizioni dell’Orso, 

Alessandria, pp. 217-237 

• PRAYER, G. (2008). La questione della “repatriation”: motivazioni culturali, vincoli 

giuridici, implicazioni museologiche, “Antropologia Museale” n. 18, pp. 53-55. 

• SAID, E.W. (1978), Orientalism, New York, Pantheon Books. 

• TOURN, B. S. (2019), La collezione di oggetti africani del Museo valdese, “Quaderni del 

patrimonio culturale valdese”, VI, pp. 45-52. 

• VERBYTSKA, P. (2024), Transformation Of European Ethnographic Museums In The Context 

Of Theoretical Discussions And Practices Of Postcolonialism, Intermarum history policy 

culture, pp. 111-128. 

• VON OSWALD, M., & TINIUS, J. (Eds.). (2020). Across Anthropology: Troubling Colonial 

Legacies, Museums, and the Curatorial, Leuven University Press. 

• WEINER, A. B. (2011). La differenza culturale e la densità degli oggetti, in Bernardi, Dei, 

Meloni (2011), pp. 43-58 (ed. or. 1994). 

• A Peer-Reviewed Journal edited by PhD Students of the School of Museum Studies (2024), 

“What if we could trust the ground under our feet? Museums as spaces of rootedness and 

response-ability, University of Leicester, Museological Review, Issue 27. 


