
Titolo: I territori come spazi di conservazione e trasmissione della memoria nelle comunità 
indigene Kaqchikel e Kiche’ del Guatemala: uno studio etnografico intergenerazionale


Abstract:


Il progetto si propone di indagare il ruolo simbolico del territorio come spazio collettivo di 
conservazione e trasmissione intergenerazionale della memoria storica all’interno delle co-
munità indigene maya Kaqchikel e Kiche’ del Guatemala. Il territorio viene inteso non solo 
come spazio fisico, ma anche e sopratutto come insieme di pratiche politiche e simboliche 
di costruzione di senso e appartenenza che permettono forme di partecipazione e sovranità 
alternative allo Stato-nazione (Chojolàn 2013; Halvorsen 2019). In questo senso, il territorio 
rappresenta un archivio vivente, affettivo e relazionale, attraverso il quale si sedimentano e 
si attualizzano memorie condivise, spesso in divergenza e opposizione alle narrazioni uffi-
ciali ed egemoniche.

Il contesto guatemalteco è caratterizzato da una parziale decentralizzazione della sovranità 
attraverso forme parallele di governance indigene, riconosciute ufficialmente dall’Accordo 
sui Diritti dei Popoli indigeni (1995) durante i negoziati di pace in seguito al conflitto arma-
to interno (Sieder 2005). L’analisi e lo studio di queste realtà risulta fondamentale per ripen-
sare una costruzione della pace dal basso, attraverso il riconoscimento e la valorizzazione 
dei saperi indigeni, locali e popolari (Quijano 2000) e di una maggiore autonomia e autode-
terminazione delle comunità indigene rispetto alle proprie narrazioni. 

Il progetto intende dunque contribuire a questo processo attraverso l’emersione e l’analisi 
delle narrazioni proprie delle nuove generazioni da un punto di vista situato e delle forme 
partecipative e identitarie che le attraversano, in continuità o in rottura con la tradizione.


Stato dell’arte:


La memoria storica nelle comunità indigene del Guatemala è stata oggetto di studi che 
emergono dal conflitto epistemologico fra sapere dominante e narrazioni alternative, con 
proposte che valorizzano lingue, identità, tradizioni culturali e artistiche locali e indigene 
(French & García Matzar, 2023; Cultural Survival, 2025). Gli studi più recenti si focalizza-
no inoltre sull’intersezionalità fra le discriminazioni razziali, di classe e di genere, mettendo 
in luce le dinamiche di oppressione attraverso una prospettiva decoloniale (Cumes 2021; 
Chirix 2024). È centrale il contributo di studiose guatemalteche indigene (Aura Cumes, 
Emma Chirix, Lorena Cabnal), le cui riflessioni hanno ampliato i confini dell!epistemologia 
decoloniale in chiave situata. Accanto a queste, si evidenzia la diffusione di metodologie 
partecipative che intrecciano corpo, arte e memoria nella ricostruzione post-conflitto e nella 
produzione di un sapere condiviso. Tali pratiche, in diversi contesti latinoamericani, assu-
mono la forma di teatro, body mapping e narrazione biografica, rivelandosi strumenti alta-
mente significativi per la ricostruzione delle narrazioni e per conferire nuovi significati alla 
memoria e al vissuto collettivo e personale (García von Hoegen, 2019; Macal, 2024; Lozano 
et al., 2023).

Risulta invece evidente la mancanza di studi intergenerazionali nel contesto guatemalteco, 
che pongano l’attenzione sui cambiamenti da una generazione all’altra dei vissuti comunita-
ri e identitari e delle narrazioni dei giovani che non hanno vissuto direttamente il conflitto 



armato interno e che stanno cercando nuove forme forme per interpretarlo, raccontarlo e su-
perarlo come collettività, in quanto, dal punto di vista simbolico, il processo di pace non si è 
mai realmente concluso e non sono stati attuati processi efficaci di restituzione, giustizia e 
riparazione (French, B., & García Matzar, L. P., 2023).


Obiettivi e domande di ricerca:


Questo progetto si inserisce in tale filone, proponendo un contributo agli studi intergenera-
zionali e alla visibilizzazione delle narrazioni delle nuove generazioni che non hanno vissu-
to direttamente il conflitto armato, ma ne ereditano le tracce nei corpi, nei territori e nelle 
forme di soggettivazione, che si trovano inoltre a confrontarsi con le trasformazioni imposte 
dalla globalizzazione, dal neocolonialismo e dalle migrazioni forzate. 


In questa direzione, il progetto si articolerà intorno alle seguenti domande di ricerca:

1) Che ruolo simbolico ha il territorio nella trasmissione della memoria storica da una ge-

nerazione all’altra? 

2) Come cambia il modo di concepire, rappresentare e vivere lo spazio comunitario tra dif-

ferenti generazioni?

3) Come percepiscono e raccontano le nuove generazioni l!eredità storica della memoria 

del conflitto armato interno e del genocidio in Guatemala?


Il progetto si colloca all!interno di una linea di ricerca che guarda alla costruzione della pace 
non come processo astratto o puramente istituzionale, ma come pratica radicata nei territori, 
nelle memorie collettive e nelle forme di sapere situato. In questa prospettiva, la pace non è 
solo assenza di conflitto, ma capacità di rielaborare lo spazio e la memoria in chiave genera-
tiva, restituendo voce e agency a soggettività storicamente marginalizzate. Il territorio è in-
teso non solo come spazio fisico, ma come costruzione politica, simbolica e relazionale, al 
centro di dinamiche di resistenza e rivendicazione.  Le narrazioni comunitarie, le pratiche 
artistiche e le esperienze corporee diventano così strumenti di lettura e trasformazione dei 
conflitti, aprendo spazi per nuove forme di convivenza e riparazione.


Descrizione delle metodologie, dei risultati attesi e indicazione della sostenibilità tem-
porale del progetto:


Attraverso un approccio metodologico che combina ricerca partecipativa, etnografia senso-
riale e produzione narrativa, il progetto vuole inserirsi nel dialogo contemporaneo tra geo-
grafia critica, studi decoloniali e pedagogie della memoria, contribuendo all!elaborazione di 
strumenti interpretativi e trasformativi capaci di leggere la complessità dei contesti in cui si 
intrecciano giustizia sociale, diritti collettivi, processi di riparazione e riconoscimento cultu-
rale.


Metodi principali:


• Camminate etnografiche e video partecipativo: seguendo l!approccio "walking with 
video” di Sarah Pink (2007), le camminate diventano spazi di produzione di cono-



scenza incarnata e situata, in cui i partecipanti guidano i ricercatori nella loro espe-
rienza vissuta dei luoghi, producendo narrazioni audiovisive e co-costruendo signif-
cati dello spazio e della memoria.


• Antropologia visuale e sensoriale: le tecniche proposte da Sarah Pink (2011) mettono 
in risalto l!uso della fotografia e della mappatura come strumenti per comprendere e 
rappresentare la multisensorialità dell!esperienza e per promuovere un!antropologia 
pubblica e applicata, capace di generare cambiamento sociale.


• Mappatura critica e partecipativa: secondo Gordon, Elwood e Mitchell (2016), il pro-
cesso di mappatura partecipativa con giovani e comunità consente di sviluppare pen-
siero spaziale critico e consapevolezza civica, attraverso la rilettura collettiva di me-
morie e disuguaglianze spaziali.

I risultati attesi di questo progetto si articolano in tre dimensioni:


1. Epistemologica e metodologica: contribuire alla riflessione su metodi partecipativi e 
prospettive decoloniali;


2. Civica e trasformativa: grazie all!interazione con le comunità coinvolte, si punta a 
rafforzare il ruolo attivo dei partecipanti nella narrazione e rivendicazione dei propri 
spazi e saperi (Phillips & Tossa 2016; Parker 2018);


3. Documentale e restitutiva: produzione di output narrativi e visuali co-costruiti e resti-
tuiti alle comunità.


Nel primo anno si prevede lo studio delle fonti teoriche ed epistemologiche, la costruzione 
del disegno di ricerca, la progettazione degli strumenti e l’avvio dei contatti locali.


Il secondo anno sarà dedicato al lavoro sul campo: raccolta di dati attraverso pratiche parte-
cipative e sensoriali con restituzioni intermedie e prime analisi condivise.


Durante il terzo anno si procederà con la sistematizzazione delle informazioni raccolte, la 
scrittura della tesi, la produzione di articoli scientifici e materiali restitutivi (visuali, narrati-
vi, digitali).


L!organizzazione modulare del progetto consentirà un adeguato margine di flessibilità me-
todologica e temporale, elemento fondamentale per rispettare i ritmi, le sensibilità e i pro-
cessi di co-produzione propri delle comunità coinvolte, in un!ottica di etica relazionale e re-
stituzione condivisa. A questo si aggiunge una mia conoscenza diretta del contesto guate-
malteco e della lingua spagnola, maturata durante un periodo di residenza di un anno e mez-
zo nel Paese, durante il quale ho attivato reti di contatto che saranno preziose nella fase di 
selezione dei contesti e nella costruzione della ricerca sul campo. In particolare mi sembra 
importante sottolineare che ho già avviato un dialogo con il professor Oscar Boj Chojolán, 
antropologo e economista presso la Universidad de San Carlos de Guatemala (USAC), il 
quale ha manifestato interesse e disponibilità a sostenere il progetto, condividendone l’im-
pianto teorico ed epistemologico.




Bibliografia


Cabnal, L. (2016). De las opresiones a las emancipaciones: Mujeres indígenas en defensa 
del territorio cuerpo-tierra. Guatemala.


Cultural Survival. (2025). Threads of Memory and Hope: Ancestral Creativity by Indige-
nous Youth as Resistance. Cultural Survival. https://www.culturalsurvival.org/news/threads-
memory-and-hope-ancestral-creativity-indigenous-youth-resistance


Cumes Simón, A. (2009). La casa como espacio de "civilización": Servidumbre doméstica e 
expropiación colonial del cuerpo. In M. Camus, S. Bastos, & J. López García (Eds.), Dino-
saurio Reloaded. Violencias actuales en Guatemala (pp. 41–61). Guatemala: FLACSO.


Cumes Simón, A. (2021). Entrevista. Otras Voces en Educación. https://otrasvoceseneduca-
cion.org/archivos/370921


French, B., & García Matzar, L. P. (2023). Memorias mayas del genocidio en Guatemala y 
el habla de los sobrevivientes kaqchikeles. Revista Pueblos y Fronteras Digital, 18, e674. 
https://doi.org/10.22201/cimsur.18704115e.2023.v18.674

García von Hoegen, M. A. (2019). Creación artística y corporeidad como herramientas de 
cohesión social e interculturalidad. Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Ca-
ribe, 16(1), e36456. 


Gordon, E., Elwood, S., & Mitchell, K. (2016). Interacting mapping: Critical spatial lear-
ning, participatory mapping, spatial histories and youth civic engagement. Children's Geo-
graphies, 14(4), 468–484. https://doi.org/10.1080/14733285.2015.1136736

Halvorsen, S. (2019). Decolonising territory: Dialogues with Latin American knowledges 
and grassroots strategies. Progress in Human Geography, 43(5), 790–814. https://qmro.q-
mul.ac.uk/xmlui/handle/123456789/39113


Ingold, T. (2010). Footprints through the weather-world: Walking, breathing, knowing. 
Journal of the Royal Anthropological Institute, 16(S1), S121–S139. https://doi.org/10.1111/
j.1467-9655.2010.01613.x


Lozano, M., Mendoza Toraya, M., Montaña, D., & Parra Sandoval, R. (2023). Participatory 
research, biographical narratives and peacebuilding: An experience with teachers in Tolima, 
Colombia. Teaching and Teacher Education, 125, 104054. https://doi.org/10.1016/
j.tate.2023.104054

Macal, C. (2024). Body Mapping: A Decolonial Method Towards Intergenerational Healing. 
Social Science & Medicine, 352, 117021. https://doi.org/10.1016/j.socscimed.2024.117021

Mignolo, W. D. (2007). La opción decolonial: Desprendimiento y apertura. Un manifiesto y 
seis tesis. In S. Castro-Gómez & R. Grosfoguel (Eds.), El giro decolonial. Reflexiones para 

https://doi.org/10.22201/cimsur.18704115e.2023.v18.674
https://doi.org/10.1080/14733285.2015.1136736
https://doi.org/10.1016/j.tate.2023.104054
https://doi.org/10.1016/j.tate.2023.104054
https://doi.org/10.1016/j.socscimed.2024.117021


una diversidad epistémica más allá del capitalismo global (pp. 43–83). Bogotá: Siglo del 
Hombre Editores.


Parker, C. (2018). Intergenerational dialogue and peacebuilding through community arts. In 
Youth Civic Engagement and Local Peacebuilding in Latin America (pp. 113–132). Sprin-
ger.


Phillips, R., & Tossa, A. (2016). Intergenerational and intercultural civic learning through 
storied child#led walks. Geographical Research, 54(1), 48–58. https://doi.org/10.1111/1745-
5871.12157


Pink, S. (2007). Walking with video. Visual Studies, 22(3), 240–252. https://doi.org/
10.1080/14725860701657142

Pink, S. (2011). Visual Anthropology: Photography as a Research Method. London: Sage.


Quijano, A. (2000). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. In E. Lander 
(Ed.), La colonialidad del saber: Eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoa-
mericanas (pp. 201–246). Caracas: CLACSO.


Rojas Lima, F. (2009). La cofradía indígena: Reducto cultural de los mayas de Guatemala. 
Revista Estudios Interétnicos, 35, 7–28.


Santos, B. de S. (2014). Epistemologie del Sud. Saperi ribelli, giustizie globali. Milano: Fel-
trinelli.


Tock, A., Flores, A., Jerez, F., Orellana, Á., & Chivalán Carrillo, M. (2015). Sexo y raza: 
Analíticas de la blancura, el deseo y la sexualidad en Guatemala. AVANCSO. https://
doi.org/10.35675/avan.02


Xiquín, G. (2003). La descentralización del Estado de Guatemala desde la cosmovisión 
maya, en las comunidades lingüísticas kaqchikel y kʼicheʼ [Tesi di laurea magistrale, Uni-
versidad del Valle de Guatemala]. https://repositorio.uvg.edu.gt/handle/123456789/2159

https://doi.org/10.1080/14725860701657142
https://doi.org/10.1080/14725860701657142
https://repositorio.uvg.edu.gt/handle/123456789/2159

